
Ideas Alternativas

2 Enero-Marzo 2026

Contenido

Punto de partida 2
Die Uhr . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2
El carácter de la revolución mexicana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2
“Kirche” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

Dossier 5
Elementos para una cartografía de la lógica totalitaria. Las raíces ideológicas . . . 6

1



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Punto de partida

Punto de partida

Die Uhr

T
äglich komme ich in der Piaris-
tengasse an einem Antiquitäten-
laden vorbei, in dessen Schau-
fenster eine Schwarzwälder Uhr

hängt, deren Pendel pausenlos das tut, was
seine Bestimmung ist. Natürlich hat die Uhr
noch nie etwas anderes getan, als die Zeit
tickend anzuzeigen, und sie könne auch gar
nichts anderes tun. Aber ich bin unfähig, an
ihr vorbeizugehen, ohne kopfschüttelnd zu
denken, daß sie trotz dieser ihrer verläß-
lichen Tätigkeit noch niemals etwas davon
gehört hat, daß es so etwas wie „Zeit “ gibt.
Ich bleibe sogar stets ihr zu Ehren einige Se-
kunden lang vor ihr stehen, um das Hin und
Her ihres Pendels bestätigend zu verfolgen.

Schwer zu erklären, warum mich diese
Uhr so einschüchtert. Vielleicht —aber ich
bin mir dessen nicht ganz sicher —deshalb,
weil ich fürchte, genauso wie sie pausenlos
etwas anzuzeigen, von dessen Existenz ich
nie etwas gehört habe. j

— Günther Anders, Ketzereien, München, C.H.
Beck, 1996, (Beck’sche Reihe 1165), S. 17.
(Subrayado en el original)

F 8 f

El carácter de la
revolución mexicana

E
n la revolución mexicana se cumplie-
ron todas aquellas que podríamos
llamar las leyes de la revolución
burguesa. Aparte de las banderas

de libertad e igualdad, la lucha política revo-
lucionaria estuvo siempre bien fundada en
los principios de la libre competencia y la li-
bre propiedad privada; todos ellos principios
burgueses y no “pequeñoburgueses” como mu-
chos imaginan. Además, lo que en nuestro
concepto constituye el principio básico de to-
da revolución burguesa, se postuló en todo
momento la construcción de un Estado colo-
cado, como dijeran Engels y Lenin, por enci-
ma de todos los grupos y clases de la socie-
dad.

Lo notable en el caso de la revolución
mexicana fue precisamente su política de ma-
sas. La burguesía mexicana, como tal, no era
capaz, no lo ha sido en ninguna época de la
historia, de dar una ideología y una política
burguesas para toda la clase; menos aún lo
era de proporcionar una línea política de ma-
sas que condujera el huracán revolucionario
hacia el establecimiento de un nuevo orden
burgués. Para ambas cosas eran precisos el
idealismo y, al mismo tempo, el oportunismo
político de los sectores medios de la sociedad
o, al menos, de sus exponentes más esclare-
cidos. La lucha de las masas trabajadoras y
su irrupción en la política nacional produjo el

2



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Punto de partida

populismo y su línea de masas; la lucha con-
tra el antiguo régimen de privilegios produjo
el programa burgués de reorganización de
la sociedad. Y en ello, como sucede en otras
situaciones históricas que se han hecho clási-
cas, sobre todo la de Francia, a la burguesía,
como tal, no le cupo el menor mérito. Son
los sectores medios los que encabezan y diri-
gen la revolución burguesa y ello ocurre por
el simple hecho de que son, esencialmente,
sectores desclasados pero móviles; con las puer-
tas siempre abiertas para su participación
en la política, pero sin nada que se parezca
a un programa ideológico y político propio.
Actuando en política no tienen más remedio
que adoptar los puntos de vista, la ideología
y las posiciones de otros sectores sociales
cuya situación es, por el contrario, paradig-
mática para la sociedad. Y en una sociedad
como la mexicana de principios de siglo, con
un proletariado muy poco desarrollado, no
podían por menos de hacer propio y desarro-
llarlo como programa para toda la sociedad,
el paradigma de la clase burguesa. j

— Arnaldo Córdova, “México. Revolución bur-
guesa y política de masas” en Adolfo Gilly,
Arnaldo Córdova, Armando Bartra, Manuel
Aguilar Mora y Enrique Semo, Interpreta-
ciones de la revolución mexicana (Prólogo de
Héctor Aguilar Camín), Ciudad de México,
Nueva Imagen, 1979, pp. 55-89; pp. 85-86.
(Subrayado en el original)

F 8 f

“Kirche”

K
irche f. Mhd. kirche, alem. kilche
(vgl. P f l a u m e), ahd. ki-
rihha, chirihha, asächs. kirika,
mnd. mnl. afries. kerke, ags. ci-

rice, engl. church, anord. (als Lehnwort aus
dem Ags.) kirkja, dän. kirke, schwed. kyrka
führen auf westgerm. (5. Jh.) *kirika mögen
in merovingischer Zeit entlehnt sein. Vgl. die
christilichen Lehnwörter (z. B. B i s c h o f,
E n g e l, E r-, P f i n z-, S a m s t a g, H e i
d e, P f a f f e, P f i n g s t e n, t a u f e n, T
e u f e l, W o c h e). Kirche erscheint 718 im
els. Ortsnamen Chirihhunwılari, nach den
Verschiebungserscheinungen vorahd. Zeit,
nach seiner Verbreitung vor Abwanderung
der Angelsachsen (um 450). Auf das Griech.
geht lat. ecclesia (ital. chiesa, frz. église), as-
law. crǔky, russ. cérkov’ zurück. Es ist aus gr.
kyriaké (oikía ‘Haus’)(Sophocles 1914 Greek
Lex. 698; N. Jokl 1927 Idg. Forsch. 44, 40)
über dessen Volksform *kyrike entwickelt.
Belegt ist fürs 4. Jh. kyrikón n.: das F. mußte
aber im Gr. weichen, weil es neben kyriaké
(heméra ‘Tag’) doppeldeutig war. Auch kyri-
kón wurde bald verdrängt, indem ekklesía,
vom Neuen Testament als ‘Gemeinde’ ge-
boten, den räumlichen Sinn mit übernahm
(P. Kretschmer, Zs. f. vgl. Sprachf. 39, 541.
Richtig sagt im 9. Jh. Walahfrid Strabo von
unserm Wort „ab ipsis Grecis kyrica“: Zs. f. dt.
Alt. 25, 99. Zum Wandel des Geschlechts Th.
Frings 1932 Germania Rom. 38; M. Förster
1941 Themse 585; M. Vasmer 1944 Griech.
Lehnw. im Serbo-Kroat. 34; J. Knobloch, in:
Orbis 9 (1960): nicht aus arian. got. Mission,

3



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Punto de partida

wohl von griech. Kaufleuten. j

— Friedrich Kluge, Etymologisches Wörterbuch
der deutschen Sprache, art. “Kirche”, Berlín/-
Nueva York, Walter de Gruyter, 1975, 21a

ed.

4



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

Dossier

Formas cerradas, represivas, incluso violentas de organización político-social, representación
cuasiabsoluta de la distopía durante el siglo xx, los sistemas totalitarios presentan tanto
un interés meramente historiográfico como una relevancia actual por la supervivencia de
algunas de sus características en nuestras democracias. Un breve repaso de sus orígenes
ideológicos es el punto de partida necesario hacia una comprensión de su papel histórico y
sus herencias contemporáneas.

5



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

Elementos para una cartografía de la lógica
totalitaria. Las raíces ideológicas

) Jorge Zepeda

Actores centrales en la historia del siglo xx ideológico, los sistemas totali-
tarios, en su vertiente comunista o nacionalsocialista, representaron tentativas
de control y refundación total de la sociedad, teniendo en mente la regene-
ración palingenésica de la nación o la sociedad sin clases. En este artículo
presentamos un repaso a vuelo de pájaro de algunas raíces ideológicas del
nacionalsocialismo y del comunismo.

Notas breves sobre el origen del concepto

L
os sistemas que se han denominado totalitarios no aparecieron sino hasta en la
primera mitad del siglo xx, y el concepto para designarlos data de la misma época.
Al parecer, el adjetivo “totalitario” era utilizado a inicios del siglo para describir al
Estado fascista de Mussolini, Estado que tenía la pretensión de penetrar en todos

los dominios de la vida, de transformarla completamente y devenir un Estado totalitario (uno
stato totalitario). Es sorprendente en todo caso constatar que en los inicios del fascismo, el
adjetivo “totalitario” no tenía una connotación negativa, ni era tampoco un calificativo para
colocar en el mismo saco el régimen nacionalsocialista en Alemania y el comunismo soviético,
notablemente el de los años de Stalin. Si fue en el curso de los años veinte que comenzó
a emplearse el término para describir el sistema fascista italiano, es oportuno regresar un
poco en el tiempo para ver un precedente material del totalitarismo, sin el cual no sería
posible comprender las violencias en masa de Auschwitz ni el Gulag.

Hablamos de la Primera Guerra Mundial, el gran cataclismo hasta entonces inaudito
en la historia europea. La Gran Guerra (como la llamaban los contemporáneos en los años
subsecuentes) representó una forma de masacre sin precedente por la amplitud de la des-
trucción, el costo en vidas humanas, pero sobre todo, y regresaremos sobre este concepto
más adelante, por la puesta en marcha de todos los recursos, materiales y tecnológicos principal-
mente, para servir a la causa de la guerra, como lo subrayan Delestre y Lévy:

6



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

Antes de ir más lejos en nuestro análisis, hay que subrayar que el totalitaris-
mo (este proceso ya vivido pero todavía ampliamente desconocido) era por una
gran parte inseparable de la violencia extrema, de la brutalización del mundo,
de la revolución industrial, del cientificismo (que se tomaba por la ciencia), de
la expansión colonial y de la disimulación de lo real, que se revelaban y se im-
ponían en el momento de la Primera Guerra Mundial. Esta violencia marcó en
cierto aspecto un giro histórico cuyas consecuencias fueron determinantes para
el desenvolvimiento de los acontecimientos. Por la primera vez en la historia
de Europa, las fuerzas humanas y materiales del mundo industrial moderno
se materializaron en su “totalidad” para lograr el esfuerzo de la guerra. Era
el advenimiento de un mundo de la destrucción masiva (la guerra produjo diez
millones de muertos y millones de heridos), de un mundo del terror y del res-
quebrajamiento de nuestra sociedad. No fue destruido el “viejo orden burgués”
por los misiles de agosto de 1914?1

Quisiéramos insistir sobre este aspecto capital de los sistemas totalitarios: la puesta de los
recursos materiales y del aparato tecnológico al servicio de la lógica totalitaria. Es tanto
más impactante si se considera que el totalitarismo es un fenómeno nuevo en la historia,
perteneciente a la era de masas, en donde los medios tecnológicos han adquirido ya un per-
feccionamiento tan elevado como para posibilitar la propaganda de la ideología y la coerción
de los individuos y de las poblaciones particularmente débiles. Inclusive si el totalitarismo
no es el único producto posible de la Modernidad y la Gran Guerra no fue su único ger-
men, es evidente que ella contribuyó a la violencia generalizada y a la masificación que la
caracterizaron.

Si el concepto del totalitarismo apareció en los años veinte para describir en primer
lugar el fascismo italiano, en el curso de los años treinta hasta los años sesenta el término
va a penetrar en todas las corrientes de pensamiento, desde Victor Serge quien describió
a la Unión Soviética de Stalin como un Estado totalitario hasta Cornelius Castoriadis y
Claude Lefort, que osaron levantar la voz contra el mismo totalitarismo soviético —que era
descrito como una burocracia totalitaria—, pasando por Hannah Arendt y Herbert Marcuse.
En efecto, entre los intelectuales de izquierda que comenzaron a emplear el concepto para
criticar el socialismo realmente existente en la URSS:

Este fue igualmente el caso de los filósofos marxistas Claude Lefort y Cornelius
Castoriadis. Pero ellos no se contentaron con criticar el capitalismo. Rápida-
mente comprendieron que la naturaleza del régimen soviético no era aquella

1Antoine Delestre y Clara Lévy, Penser les totalitarismes, París, Éditions de l’Aube, 2010, p. 19. A menos que se
indique lo contrario, las traducciones son nuestras.

7



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

que la izquierda acreditaba. Examinaron, desde 1946, sin concesiones, la reali-
dad de los países del Este, develaron “las posiciones mentirosas y las ilusiones”
y analizaron la URSS como una nueva forma de sociedad de explotación, un
“capitalismo burocrático”, donde una nueva clase (la burocracia) no sólo dirige
de manera totalitaria la sociedad, sino también explota al proletariado. Quieren
repensar desde el fondo la categoría de “socialismo”. El socialismo les aparece
como inseparable de los campos de concentración, de la explotación social más
intensa, de la dictadura más activa, del “cretinismo más extendido”. Dejaron el
Partido Comunista internacional en 1948 para fundar el grupo y la revista ico-
noclasta (pero confidencial) Socialismo o Barbarie (1948-1965). La revista quiere
romper la conspiración del silencio en torno a la URSS. Comienza a atraer a un
número creciente de intelectuales y de militantes revolucionarios alejados de la
lengua de madera trotskista y comunista.2

No obstante, si el concepto de totalitarismo era útil para describir, en los años cincuenta, los
sistemas nazi y comunista y en consecuencia hacerlos estructuralmente similares, perdía
de esta manera su legitimidad en los medios que veían en ello una herramienta burguesa
para desacreditar el socialismo en su conjunto.

El totalitarismo café o el rechazo violento de la modernidad

Sistema autoritario, eventualmente totalitario, obsesionado con un nacionalismo radical y
una pureza racial, el nacionalsocialismo ha sido objeto de las más dispares interpretaciones,
desde las visiones simpatizantes que veían en él la última esperanza de preservación de
la cultura occidental frente al liberalismo atlántico-norteamericano y al bolchevismo ruso,
hasta las posturas marxistas que lo identificaban con la dictadura terrorista y descarada
del capital financiero. Es a partir de un cúmulo de miedo y resentimiento que el eventual
Partido Nacionalsocialista Obrero Alemán surgió, cuyo caldo de cultivo ya era claro a finales
de la Primera Guerra Mundial. En efecto, como afirma Klaus Hornung:

La derrota militar y el “dictado de paz” de Versalles actualizaron la autocon-
ciencia nacionalista, la vulgar filosofía del poder y los pensamientos socialdar-
winistas de una “natural” lucha por la supervivencia de los pueblos y las razas,
como ya lo había propagado la “Asociación Pangermánica” fundada en 1891. Las
imágenes negativas antisemitas habían encontrado resonancia entre los grupos
pequeñoburgueses, en las clases medias y en el campesinado, quienes tenían

2Íbid., p. 26.

8



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

un panorama inseguro de su existencia, desde mucho antes de 1914. Y el pen-
samiento de la superación de las contradicciones de clase, de la reconciliación
entre la clase trabajadora y la burguesía flotaba en el aire desde hacía mucho,
como lo había sostenido por primera vez Friedrich Neumann en su Unión Na-
cionalsocial. El tratado de Versalles, la toma del poder de los bolcheviques y la
guerra civil rusa de varios años condujeron a estos grupos sociales a un trauma
y una imagen del terror. De este suelo surgieron desde 1919 en principio mu-
chas otras organizaciones “völkisch” y también indignado el Partido Alemán de
los Trabajadores (DAP), que se renombró a sí mismo “Partido Nacionalsocialista
Alemán de los Trabajadores (NSDAP) en 1920, y en este medio comenzó el ascen-
so político de aquel hombre, que se ha denominado por ello mismo “encarnación
mediumística” (“mediumistische Verkörperung”, J. Z.).3

Nacionalismo y antisemitismo son dos de los elementos centrales de la ideología nacionalso-
cialista —el otro, el racismo con pretensiones biologistas, no será estudiado aquí—, que ya
en el siglo precedente, el xix, tenían una amplia presencia en capas de la sociedad alemana.
Comencemos por el nacionalismo.

La comunidad orgánica y su realización: el nacionalismo

Movimiento emancipatorio inédito en la historia europea, proyecto y producto occidental
por excelencia, portador del germen de utopías, la Ilustración se convirtió, en palabras de
Thierry Wolton, en una “revolución copernicana en la política”, cuyos efectos y cuadros de
pensamiento subsisten hasta hoy:

La Ilustración, este comprehensivo movimiento emancipador, que en principio
se limitaba al pensamiento, se convirtió, por sus consecuencias políticas, en una
revolución copernicana y transformó radicalmente el principio de organización
del poder, que había recibido de la Antigüedad la civilización cristiana. Desde
Aristóteles se entendía a la totalidad como una autoridad trascendental (Dios,
El Soberano), que estaba obligado frente a las partes (Hombre, Súbdito), a la
lealtad y a la obediencia. La libertad de voluntad (Willensfreiheit, J. Z.) anunciada
por la Reforma, el humanismo del Renacimiento y la revolución puritana en
Inglaterra le allanaron el camino a las libertades, que se convirtieron en el credo
de los philosophes del siglo xviii. El hundimiento de las formas tradicionales
de gobierno, el desmoronamiento dogmático de las instituciones religiosas, las

3Klaus Hornung, Das totalitäre Zeitalter. Bilanz des 20. Jahrhunderts, Berlín, Ullstein, 1997, pp. 197-198 (Ullstein
Taschenbuch 33203).

9



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

crisis económicas que enterraron el sistema feudal y los ataques jurídicos al
derecho de nacimiento cuestionaron en la época posterior la fuerza de las reglas
que habían determinado hasta entonces las relaciones sociales, e incitaron a la
emancipación del pensamiento.4

Es en el marco de la Ilustración que la idea de nación y su ulterior derivado, el nacionalismo,
van a transformase a lo largo del siglo xix. En efecto, atendiendo a la etimología latina de la
palabra nación, esta se refiere a un grupo de personas unidas mediante el origen, la etnia
o la familia y que generalmente, pero no siempre, habitan un mismo lugar.5 No obstante,
la Revolución francesa de 1789 terminó con esta concepción. Habiendo abolido simbólica
y físicamente al rey —Luis xvi fue decapitado el 21 de enero de 1793—, este ya no podía
representar a la nación, como era moneda corriente en el Ancien Régime. Es precisamente
en agosto de 1789 cuando se da la transferencia fundamental de la soberanía del rey a la
nación (“el principio de toda soberanía reside esencialmente en la nación”), transferencia
tanto más radical cuanto que la concepción tradicional de la nación cede el paso a una
idea nueva, en consonancia con el espíritu de la Modernidad. Ahora la nación ya no es
una comunidad orgánica según la etimología latina, sino una suerte de “contrato social”
entre individuos, quienes libremente deciden constituirse y pertenecer a ella, manifestando
su voluntad de vivir bajo las mismas leyes. A partir de esta nueva concepción va a surgir
un verdadero culto a lo nacional, que va a encontrar su expresión más acabada en los
movimientos ultranacionalistas de Alemania e Italia en las décadas de 1920 y 1930.

Después de las experiencias traumáticas de la Revolución francesa empieza una cierta
transformación de la idea de nación, un retorno secular del pensamiento religioso que se
creía abolido por el culto a la razón:

La nación se idealizaba y en casos extremos inclusive se elevaba al rango de
una deidad. Así pudo convertirse el nacionalismo en una religión mundana con
pretensiones universales de validez: todos los pueblos, o por lo menos casi todos,
se enfrentaban a la cuestión nacional. Pero al mismo tiempo y antes que nada
el nacionalismo era particularista, dado que cada nación era un mundo para
así, único y excepcional, una fuente de conflictos potenciales. Tan pronto como
el nacionalismo llegue a este estado, lleva la guerra en sí, cada nación tiene el
derecho según su lógica más profunda, de dominar sobre los otros. La confron-
tación bélica es, pues, una consecuencia inminente., De esta situación obtenían

4Thierry Wolton, Rot, braun. Der Pakt gegen die Demokratie von 1939 bis heute, Hamburgo, Hoffmann und Campe,
2000, p. 189.

5Íbid., p. 194.

10



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

los Estados totalitarios del siglo xx su energía.6

Aquí es donde empieza la dimensión agresiva del nacionalismo. En principio, el naciona-
lismo se identificaba con la voluntad de los pueblos de constituirse en Estados-nación, en
unidades políticas, notablemente en países sojuzgados por las grandes potencias, apelando
a la soberanía de la nación y su eventual carácter emancipatorio.7 No obstante, a lo largo
del siglo xix, el nacionalismo devino rápidamente la única fuerza que impulsa a los pue-
blos. Impulso idealista por controlar el destino político propio, el nacional se convirtió en
un ingrediente esencial de la revolución. Aquí comienza a obtener el nacional su carácter
agresivo, cerrado: eliminación de la oposición interna, expansión hacia el exterior —a costa
de otros Estados— creación de chivos expiatorios que supuestamente conspirarían contra
la nación, idealización del pasado, vuelta a la percepción de la nación como una comunidad
orgánica viva, concepción organicista de la sociedad, antisemitismo... Elementos constituti-
vos del universo mental conservador, que van a radicalizarse a principios del siglo xx, y más
aún después después de la Primera Guerra Mundial.

Es oportuno colocar el auge y la radicalización del nacionalismo en el siglo xix —sobre
todo en Alemania— en su contexto más amplio. Sucede en Europa central y occidental la
transformación profunda de las sociedades tradicionales, agrarias, en sociedades modernas,
industriales. El continente ve aumentar sustancialmente su población —en Alemania esta
aumenta 25 millones entre 1800 y 1890—. Los Estados intensifican su competencia; cada
uno busca asegurar una parte en el comercio mundial. Gran Bretaña alcanza las cumbres
de su poderío mundial con la dominación fáctica de los mares. Las anteriores transforma-
ciones materiales encuentran su correlato en el ámbito intelectual: se despeja el camino al
positivismo de cuño científico y al pensamiento materialista, las tesis marxistas de la lucha
de clases o darwinistas de la supervivencia del más apto ganan los espíritus y se anuncian
como las claves para resolver los misterios del mundo.8

Respecto a la idea de progreso, tan cara a los philosophes del xviii, esta se vuelve lugar
común a lo largo del xix:

6Íbid., p. 197.
7El caso de la monarquía hispánica es ilustrativo al respecto. Si para fines del xviii la monarquía del país ibéri-

co constituía un conjunto cultural compuesto por la metrópoli y sus colonias americanas, los múltiples problemas
enfrentados por la Corona, notablemente la invasión de España por Napoleón y la ausencia del Fernando vii en el
trono, resultaron en la desintegración del imperio español y la creación de los nuevos Estados-nación latinoameri-
canos en las primeras décadas del siglo xix. Es esta probablemente la mayor innovación política de la Modernidad
en el mundo hispánico, la aparición de los Estados-nación, impregnados del universo mental moderno. Véase al
respecto la corriente historiográfica representada por François-Xavier Guerra, Modernidad e Independencias. Ensayos
sobre las revoluciones hispánicas, Ciudad de México, Fondo de Cultura Económica, MAPFRE, 3a ed., 2000.

8Hornung, Das totalitäre Zeitalter, p. 38 y ss.

11



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

Nunca fue la creencia en el progreso más fuerte, con más confianza que en el
siglo xix. Venía de los siglos xvii y xviii; tenía que ver con los progresos de la
ciencia, y ella iba clara y seguramente hacia adelante; se unió también con la
historia política, en la que se veía una progresión hacia la libertad, el autogo-
bierno hacia un orden racional-burgués. Identificamos el progreso también con
la multiplicación deseada. En el tiempo en el cual es cuestión nos ocupamos de
una multiplicación de la energía, que sólo le queda acelerarse: incremento de la
producción, aceleración del tráfico, crecimiento de la población. En todo ello en
efecto iba el tiempo hacia “adelante”. En lo que respecta a la multiplicación de
lo bueno y lo bello, que atañe a la felicidad humana, cada transformación trae
consigo ganancias y pérdidas. En este sentido no hay progreso claro. En el año
1840 no era tan evidente para las personas como lo es hoy para nosotros.9

Si las transformaciones ocurridas en el siglo xix y comienzos del xx que acabamos de enunciar
fueron relativamente pacíficas y de largo plazo —con la excepción de las revoluciones de 1848
y la guerra franco-prusiana de 1870-1871—, la Gran Guerra de 1914-1918 es responsable
de manera indirecta por lo que a nuestro parecer es la segunda etapa de la radicalización
del nacionalismo. En efecto, viéndose masificado, atomizado, anonimizado, el combatiente
de 1914 —la primera guerra total en sentido estricto— se ve trascendido por la nación, y
eventualmente percibe en ella una guía y un referente en medio del caos, como bien lo ha
señalado Wolton:

Inclusive en mayor medida que la era de las masas, descrita por Hannah Arendt
como la allanadora del camino para el totalitarismo, la guerra de 1914 a 1918
fue responsable de la nacionalización de las masas. Mientras que por un lado
el individuo perdía su individualidad en el crisol de la guerra, parte de un todo,
se “masificaba”, por el otro lado se veía trascendido por la nación a lo largo del
conflicto. La nacionalización de las masas comprendía millones de individuos,
que en el marco de la confrontación bélica se fundían con su nación y se realiza-
ban en ella. Si la época de las masas anunciaba aquellos individuos atomizados
y aislados, que representaban la mayor parte de los movimientos totalitarios, la
nacionalización de las masas trae consigo la primacía del nacionalismo sobre las
ideologías revolucionarias, de las cuales se creía que iban a anunciar un mejor
futuro.10

Es en particular en la Alemania de la República de Weimar donde van a sentirse con mayor
fuerza los estragos —materiales y culturales— del cataclismo que representó la Primera

9Golo Mann, Deutsche Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts, Fráncfort del Meno, S. Fischer, 1966, p. 135.
10Wolton, Rot, braun, p. 217.

12



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

Guerra Mundial y eventualmente la Revolución bolchevique de Rusia. En el fuego cruzado del
desmoronamiento del Imperio Alemán en 1918, llegada de la Socialdemocracia con Friedrich
Ebert al poder, levantamientos comunistas y espartaquistas entre 1918 y 1923, amenaza
creciente de la revolución bolchevique venida del Este, fundación del Partido Comunista
Alemán (KPD) en 1918, la inflación a principios de los años 20 y el intento fallido de Putsch
por parte de Hitler el 9 de Noviembre de 1923, Alemania era un caldo de cultvo fértil para
el nacionalismo que venía desarrollándose desde hacía más de un siglo:

Debemos ver al nacionalsocialismo como la etapa final de un largo desarrollo que
comenzó a principios del siglo xix, cuando Alemania experimentó los resultados
de la Revolución francesa y después del primer kaiserreich. Las guerras napoleó-
nicas elevaron lo más bajo hacia lo más alto y suscitaron una enemistad aguda
en el país. Bajo el influjo de esta humillación y desmoralización nació la idea
nacional, un término que inicialmente surgió en las universidades. Comprendía
ideas revolucionarias —la llamada a la totalidad del pueblo, la incitación a la
superación de intereses particulares y de segregación social—, pero también
poseía fuertes impulsos románticos y contrarrevolucionarios que se orientaban
contra el universalismo y el racionalismo y subrayaban el significado del idio-
ma alemán, el alma alemán, el pasado alemán, las costumbres alemanas y del
derecho alemán.11

Nacionalismo cerrado, pues, el que subyacía a la lógica del nacionalismo, no aparecía en
forma pura, aislada, sino entrelazado a otras manifestaciones reactivas frente a la Moderni-
dad y a las experiencias traumáticas de la República de Weimar. En primer lugar entre los
“compañeros de ruta” del nacionalismo hemos de citar el antisemitismo, fácilmente identi-
ficable en una tradición milenaria, pero que aparece en su fama secularizada moderna en
la segunda mitad del siglo xix.

El origen de todos los males: el antisemitismo

Elemento paralelo del universo mental y la práctica nacionalsocialista, componente con ma-
yor o menor presencia de los regímenes nacionalistas o conservadores, el antisemitismo en sí
posee todas las características para desacreditarlo como un sistema de pensamiento viejo u
obsoleto, desde las acusaciones de muerte ritual dirigidas contra los judíos en la antigüedad
hasta las tesis de un “complot sionista mundial” de fines del siglo xx, pasando por el “complot
judeomasónico” supuestamente detrás de la Revolución francesa o el famoso “bolchevismo
judío” de la década de 1920 y 1930, el antisemitismo posee una genealogía excepcionalmente

11Íbid, p. 258. Véase también Hornung, Das totalitäre Zeitalter, p. 187 y ss.

13



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

rica en acusaciones, tesis, métodos de propaganda y descrédito que lo hacen adaptable a
cualquier situación.

Comencemos por algunas precisiones. Es oportuno distinguir entre antisemitismo y ju-
deofobia. El primero se refiere en general a las formas de hostilidad de carácter político,
intelectual, social o racial contra los judíos, aparecidas a lo largo del siglo xix, en el marco de
las transformaciones que abordamos en la sección precedente. El segundo, en cambio, se re-
fiere a la oposición tradicionalmente cristiana al judaísmo, por consirerarlo como el “pueblo
deicida”, y en general está libre de componentes raciales o políticos. El filósofo Pierre-André
Taguieff dsitingue cuatro formas históricas sucesivas del mito del complot judío.12 En primer
lugar se presenta como rumores locales en la Antigüedad y la época medieval. Es en este
periodo cuando surge la acusación de “solidaridad entre ellos”, una unión que contrasta con
el desprecio manifestado por los demás individuos. Más tarde, en el siglo xi, en el marco de
la primera cruzada, los judíos son percibidos como los enemigos de Cristo y del cristianismo,
seguido de las acusaciones, en el siglo xii de “asesinato ritual” de niños cristianos, como
prueba de que los judíos conspiran contra la cristiandad. Hay que mencionar que el rumor
de un complot judío aparece en el siglo xix.13

En segundo lugar, el mito del complot judío se presenta como narraciones sobre complots
nacionales o intra-nacionales a lo largo del siglo xix. Los judíos, al ser considerados como
“inasimilables”, son acusados de formar un “cuerpo extranjero” dentro del Estado con una
voluntad de poder, poseedores de un capital financiero juzgado en ocasiones como ilegítimo,
parásitos sociales que viven del trabajo del pueblo común. Así se constituye una categoría
trans-histórica del judío, que incarna la negación de los valores cardinales representados
por los no judíos.14

En el tercer lugar, el mito de un complot judío se presenta bajo la forma de un complot
internacional, entre fines del siglo xix y mediados del xx, donde el objetivo atribuido a los
judíos es la dominación del mundo. Es en esta época cuando el mito del complot judío se
encuentra relativamente secularizado y es movido por razones netamente políticas e ideo-
lógicas, acusando una pretendida “conquista judía” del mundo. Notablemente después de la
Primera Guerra Mundial y la Revolución bolchevique, el mito de la conspiración ampliamen-
te difundido por los Protocolos de los Sabios de Sión en Europa occidental y Estados Unidos,
es asimilado al “judeo bolchevismo”, al “bolchevismo judío”, que serían la encarnación de un
poder oculto mundial, del cual la plutocracia de Wall Street y el bolchevismo soviético no

12Pierre-André Taguieff, “Le mythe du complot juif. Un survol historique”, Revue des deux mondes, julio-agosto
2016, pp. 46-62.

13Íbid., pp. 47-48. Véase también Hannes Stein, “Hoch die Weisen von Zion!”, Kursbuch 124, 1996, pp. 35-47; en
particular p. 36.

14Pierre-André Tagueiff, “Le mythe du complot...”, pp. 48-49.

14



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

serían más que dos de sus formas.15

Finalmente, en cuarto lugar, el mito de la conspiración judía mundial se transforma
inevitablemente a partir de 1948 y la fundación del Estado de Israel en un “complot sionista
mundial”, en un “complot americano-sionista”. Así la alianza entre Estados Unidos e Israel
deviene el fundamento renovado de la supuesta voluntad de los judíos para dominar el
mundo. Es esta versión la que más difusión ha tenido en el mundo árabe, notablemente
en el marco del conflicto entre Israel y Palestina y que permanece en nuestros días en los
medios antisemitas.16

Atendiendo a la periodicidad antes descrita en el presente artículo, nos enfocamos en la
tercera etapa, la del antisemitismo entre la segunda mitad del siglo xix y mediados del xx.
Wolton nos ofrece un retrato de los mecanismos del antisemitismo en la segunda mitad del
siglo xix:

El antisemitismo “moderno” crece tanto del resentimiento (envidia del éxito
social de los judíos) como de los esfuerzo nacionalistas de delimitación —como
reacción al universalismo de los israelitas. El judío avanza a la encarnación
“pura” del ciudadano, a aquel que se beneficia del desarrollo del capitalismo pero,
despojado de sus raíces nacionales, se convierte en una suerte de capitalista sin
patria. Paradójicamente, este nuevo antisemitismo se fomentaba a través de la
democracia, cuyo ascenso se consumaba a la par que el del capitalismo. Gracias
al derecho al sufragio universal le fue posible a los judíos, como a todos los demás
grupos sociales, entrar a la vida pública. Tan pronto como el judío abandonó el
gueto en el que se había refugiado para preservar su religión, perdió a los ojos
de los otros su identidad, se convirtió para ellos en aquel al que nada ataba al
mundo salvo la ganancia, el lucro. Finalmente se atrajo a todos contra él, dado
que el “ciudadano” era alguien que tanto la izquierda domo la derecha odiaban
por igual.17

Es precisamente en el marco de las transformaciones sociales, económicas y políticas de la
segunda mitad del siglo xix que el antisemitismo político-ideológico va a experimentar un
reforzamiento en las lógicas, en las dinámicas, motivado por la expansión del capitalismo,
la industrialización, el auge de la burguesía... En primer lugar, la identificación del judío con
una burguesía beneficiada por el liberalismo económico, acumuladora de un poder financiero
que era al mismo tiempo fuente de angustias existenciales para las clases medias. Es esta
la faceta socioeconómica del antisemitismo de la época, más notable si se toma en cuenta

15Íbid., pp. 49-50.
16Íbid., pp. 50-51.
17Wolton, Rot, braun, p. 136.

15



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

que en la Alemania conservadora para los judíos se encontraban cerradas las otras vías de
ascenso social.18 En segundo término aparece el antisemitismo de carácter racial-biologista
en torno a la idea de que los judíos representarían el pueblo corruptor, que degeneraría ra-
cialmente a los alemanes, pueblo ario y superior por naturaleza, el más apto para sobrevivir.
Es así como se afianzan acusaciones adicionales contra los judíos: aunado a la acusación de
conspiradores se une la de explotadores económicos y la de corruptores del orden social.

Si a principios del siglo xix el antisemitismo, trátese de su versión social (los judíos
como corruptores, degeneradores del pueblo ario), económica (los judíos como beneficiarios
desmesurados y explotadores del capitalismo) o política (los judíos como aliados o inclusive
manipuladores de los francmasones) dispone ya de múltiples motivos de acusación contra
los judíos y fácilmente es válvula de escape frente a los problemas en Europa occidental,
la Primera Guerra Mundial, la Revolución rusa de 1917 y la difusión de los Protocolos de los
Sabios de Sión en Europa y Estados Unidos van a dar un nuevo impulso y crear el caldo de
cultivo perfecto para el nacionalsocialismo.

Es en este ambiente donde la difusión de los Protocolos encuentra su primer auge fulgu-
rante. Vehículo par excellence del mito de la conspiración judía mundial, reactualizado a partir
de las experiencias de los años recientes, los Protocolos son exportados a Europa Occidental
por los monarquistas rusos, la llamada “emigración blanca” después de la toma del poder
de los bolcheviques en 1917. Así, el célebre documento apócrifo será instrumentalizado por
las propagandas antisemitas del periodo de entreguerras. En principio, según los numerosos
investigaciones, los Protocolos fueron creados en Rusia entre 1901 y 1903, publicados por pri-
mera vez en el periódico de extrema derecha ruso Znamia (la bandera), aunque de manera
resumida. La versión devenida canónica será publicada por Serge Nilus en 1905, en su libro
titulado “Lo grande en lo pequeño o el anticristo como posibilidad política cercana”.19

Preparado el terreno por la Primera Guerra Mundial, la Revolución Rusa y la difusión
creciente de los Protocolos, el mito del “bolchevismo judío” (jüdischer Bolschewismus en alemán,
judéo-bolchevisme en francés, jewish bolshevism en inglés, жидобольшевизм en ruso, etc.)
encuentra terreno fértil en la República de Weimar. Según la mencionada tesis, uniendo
sendas tradiciones del universalismo de los judíos y el internacionalismo proletario de los
socialistas, la revolución bolchevique de Rusia sería en lo esencial obra de los judíos, realizada
por ellos y en su beneficio. Notablemente la elevada representación de individuos judíos o
de ascendencia judía en las filas de los revolucionarios (Trotsky, llamado “el judío Bronstein”
por los antisemitas virulentos, aludiendo a su apellido original, o Lenin, cuyo abuelo materno
era judío y se convirtió al cristianismo de niño) daba combustible al mito, uniendo judaísmo

18Pierre Milza y Serge Berstein (eds.), Dictionnaire historique des fascismes et du nazisme, Bruselas, Éditions Com-
plexe, 1992, art. “antisémitisme”, p. 65.

19Pierre-André Taguieff, “Le mythe...”, pp. 56, 58; Hannes Stein, “Hoch die Weisen von Zion!”, p. 38.

16



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

y comunismo en una mezcla que era nada más y nada menos que la encarnación del mal.
No obstante, como menciona Wolton:

El “bolchevismo judío”, uno de los mitos racistas que Hitler diseminó por el
mundo, asociaba supuestamente el universalismo de los judíos con el interna-
cionalismo proletario. La realidad lucía distintamente: si los judíos tuvieron un
papel importante el la revolución bolchevique, un lugar preponderante nunca
alcanzaron. En 1917 la mayoría de los judíos rusos no se identificó con Lenin.
Si al comienzo había muchos judíos representados en los gremios de liderazgo,
progresivamente eran eliminados, dado que con el desplazamiento del inter-
nacionalismo por el nacionalismo la retórica antisemita se hacía más y más
fuerte, los judíos eran no sólo actores de la revolución sino también su víctima
preferida, en particular después de que Stalin llegó al poder.20

De esta manera el judío devino en la Alemania de los años 20 el chivo expiatorio perfecto.
Acusado de estar detrás del armisticio de 1918, promotor de la “puñalada en la espalda”
contra el ejército alemán, símbolo del capitalismo explotador y parasitario y al mismo tiem-
po representante del comunismo internacional de cuño bolchevique, enemigo de la nación,
corruptor del pueblo ario superior, degenerador de la cultura, el judío condensó la impre-
sionante diversidad de acusaciones comunes dentro del antisemitismo de la época, del que
probablemente Hitler sea la mejor representación:

Recuperando la doble herencia del siglo xix, la del judío naturalmente corruptor
de la pureza racial y la del judío beneficiario económicamente y destructor de la
cultura germánica, ve en él el principio de todo mal. Mientras que un pueblo se
define a sus ojos por el “espacio vital” que ha sabido conquistar, los judíos son
un “no pueblo”, dado que no poseen espacio propio. Desde entonces, se implanta
en medio de otros pueblos, constituyendo un elemento parasitario. Asimismo,
este elemento se mezcla con estos pueblo y termina por desnacionalizarlos, bas-
tardizarlos, hacerles perder las cualidades propias que deben a la naturaleza.
Los judíos aparecen así como los adversarios de las leyes de la naturaleza, aque-
llos que han impedido al pueblo ario, el pueblo superior, particularmente bien
representado en Alemania, de completar su destino histórico.21

20Wolton, Rot, braun, p. 141.
21Dictionnaire historique..., art. “antisémitisme”, p. 66. Véase también Wolton, Rot, braun, p. 137.

17



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

El totalitarismo rojo o la utopía mundializada

Representación de la emancipación de la humanidad y enterrador de la explotación del hom-
bre por el hombre, movimiento de liberación del yugo imperialista en los países coloniales
según sus simpatizantes, encarnación del Mal y amenaza existencial para la civilización oc-
cidental según sus críticos más vehementes, el comunismo fue uno de los actores principales
en el teatro político del siglo xx. Mesianismo político, marxismo, socialismo, utopismo, na-
cionalismo, totalitarismo, ideología, terror... Todas estas formas de la Modernidad europea
se encontraban ya en las ideas, ya en los hechos, pero de una u otra forma en la realidad de
los sistemas comunistas del siglo xx. Son los dos primeros los que trataremos brevemente
en el presente artículo.

El mesianismo político o la redención de la humanidad

La Revolución francesa es de los pocos eventos en la historia europea cuya originalidad es
difícilmente puesta en duda; evento fundacional de la Modernidad, punto de ruptura del
Ancien Régime en Francia, inspirador de múltiples movimientos, desde las independencias
hispanoamericanas hasta la Revolución rusa, la Revolución francesa nos ha legado categorías
de pensamiento y cuadros de referencia que subsisten en nuestros días. Como lo ha descrito
Klaus Hornung:

Desde el siglo xviii maduraron en Europa los círculos de ideas políticas y las
fuerzas que hasta nuestros días ejercen influencia. El gran laboratorio de la
Revolución francesa trajo liberalismo y democracia, conservadurismo y naciona-
lismo, socialismo y revolución, pensamiento imperialista y racista como fuerzas
espirituales y agrupaciones políticas. Aquí aparecieron no en última instancia
aquellas “religiones políticas” que entraron en escena en el curso del siglo xix
con una incondicionalidad cuasireligiosa y al mismo tiempo con pretensión de
validez científica, y que querían reducir la compleja realidad social y política a
una realidad. Desde la segunda mitad del siglo xix comenzaron estas religiones
secularizadas de salvación a ganar masas de seguidores. El marxismo y el pensa-
miento racial se desarrollaron en ideologías históricas y culturales exhaustivas.
Una sociedad que fue sacudida por la irrupción de la revolución industrial y el
desvanecimiento de la transmisión cristiana buscaba orientación y seguridad en
las grandes fórmulas de los nuevos movimientos e ideologías políticas con sus
fuerzas de convencimiento y sus patrones de explicación claros, que dividían el
mundo en Bien y Mal, falso y verdadero, amigo y enemigo.22

22Hornung, Das totalitäre Zeitalter, p. 23.

18



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

Comencemos por las manifestaciones más remotas del pensamiento mesiánico. Ya en el
Antiguo y Nuevo Testamento se encuentran concepciones de la historia universal como
una lucha entre el Bien y el Mal, la Luz y las Tinieblas, nociones que han acompañado al
cristianismo en toda su historia. Pensamientos religiosos con componente revolucionario
aparecen en los levantamientos campesinos de los siglos xiv a xvi. En la guerra campesina
alemana de 1525 aparecía la idea de la igualdad de los hombres: “als Adam grub und Eva
spann, wer war den da der Edelman?”23

Desde la República de Platón, donde el ateniense propone un modelo de polis regida por
reyes-filósofos, defendida por guerreros y sostenida por trabajadores, diseñada para preser-
varse eternamente, donde cada quien tiene su lugar hasta el ímpetu comunista por abolir
la explotación del hombre por el hombre e instaurar una sociedad sin clases, pasando por la
Utopía de Tomás Moro en el siglo xvi, el desarrollo intelectual de utopías ha acompañado el
pensamiento mesiánico. Es notablemente en los siglos xvii y xviii cuando gana terreno una
concepción mecanicista del hombre, gracias a los progresos logrados en física y en mate-
máticas. Si existen leyes que rigen en las matemáticas, la geometría y la física, se piensa,
estas se pueden fácilmente trasladar al dominio de las ciencias humanas y así organizar la
sociedad según principios científicos.24

Si las ideas y esperanzas de realización de las utopías, de la fraternal y armoniosa convi-
vencia entre los hombres no se ha podido lograr, debe de haber un culpable. En la tradición
mesiánica que dio nacimiento al comunismo del siglo xx ese culpable es la propiedad priva-
da. No es casualidad que en referentes clásicos y modernos del pensamiento utópico, desde
Platón hasta Marx, se haya postulado la necesidad de alguna forma de comunismo, de aboli-
ción de la propiedad privada. Al mismo tiempo, la desigualdad es vista como producto de la
propiedad privada —riqueza de unos cuantos y miseria de muchos— y como obstáculo para
la utopía. Desigualdad tanto más traumatizante en la Europa occidental del siglo xix cuanto
que es allí donde el capitalismo realiza sus transformaciones más radicales, la explotación
se eleva a niveles inauditos, parece verificarse la tendencia del capital a su concentración
en pocas manos y a la generalización de la ruina de las masas...

Si el mesianismo político ha representado en mayor o menor grado una voluntad de
transformación radical de la sociedad —usualmente partiendo de una tabula rasa—, en la
Modernidad siempre ha estado acompañado de la idea de Progreso. En efecto, producto
estrella de la Ilustración europea, juzgado siempre legítimo en los seres humanos, hecho
posible por los avances de la ciencia y la técnica de los siglos xviii y xix, el Progreso es en
cierta forma la religión de los Modernos:

23Íbid., p. 24.
24Íbid., p. 25-26.

19



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

Desde mediados del siglo xviii la Ilustración comenzó a transformar la creencia
mesiánico-chiliástica en un mundo futuro lleno de armonía en la idea de la
perfección y crianza propia del género humano a través de la luz de la razón. De
la escatología, la doctrina de las últimas cosas y del fin ulterior de la historia,
surgió una filosofía de la historia que interpretaba la historia como resultado de
los actos y del trabajo humanos, como esperanza y plan del “progreso”. Nuevas
élites, los “philosophes” e intelectuales, fundamentaban su pretensión de poder
en un supuesto conocimiento sobre el proceso histórico general. Las personas se
hicieron creyentes en la historia y se dejaban movilizar fácilmente en nombre de
promesas mundanas de felicidad en nombre del mismo derecho sobre los bienes
de esta Tierra. Los filósofos de la historia afirmaban mostrarle a la humanidad
el camino hacia el futuro, donde culminaría el sentido de la historia.25

Perfectibilidad del hombre, certitud de conocer las leyes de la historia, optimismo histórico,
la idea de progreso cobra fuerza a lo largo del siglo xix y se integra así a los fundamentos del
mesianismo político del comunismo. Conviene insistir en ello: el comunismo no es la negación
de la religión, ni tampoco su superación, sino su continuación por otros medios. El reino de
los cielos es reemplazado por la utopía terrestre, la existencia de Dios cede su lugar a las
Leys de la Historia, los profetas del juicio final abren paso a los teóricos de calado universal
—Marx, Engels y Lenin, según la teología comunista—, las teorizaciones escatológicas se
convierten en las especulaciones sobre la sociedad comunista... Son todos estos algunos de
los elementos que conforman el mesianismo comunista del siglo xx, notablemente convertidos
en posibilidad material después de la Revolución de Octubre de 1917.

La ciencia de la emancipación: glosas sobre la tradición marxista

Acostumbrados como estamos en el siglo xxi a ver el marxismo después de las experiencias
del siglo anterior, del GULAG, de los procesos de Moscú en los años treinta, de la expansión
del comunismo en Europa después de la Segunda Guerra Mundial, de las represiones en
Berlín 1953, Hungría en 1956, Checoslovaquia en 1968, sin mencionar los regímenes autori-
tarios en el Tercer Mundo, de la degeneración dogmática del “marxismo-leninismo” soviético,
nos cuesta trabajo ver en la corriente iniciada por Marx y Engles a mediados del siglo xix
una veta de emancipación o humanismo, de tolerancia o siquiera de paz. Es conveniente no
obstante hacer un breve repaso de las fuentes generales que constituyen el marxismo, al
menos el de los fundadores decimonónicos.

En primer lugar la concepción historicista de la sociedad. Observar históricamente el
desenvolvimiento de la sociedad, la política, la economía, sujeto a ciertas leyes generales,

25Íbid., p. 24. Véase también Golo Mann, Deutsche Geschichte..., p. 135.

20



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

como una acumulación de pasado, de las generaciones muertas que fertiliza el presente
y modela el porvenir, es algo que Max tiene en común con los pensadores históricos de
su tiempo. Las leyes de la Historia, el desenvolvimiento sucesivo de la sociedad desde las
formas más arcaicas del comunismo primitivo hasta la sociedad capitalista de nuestros días,
para eventualmente llegar a la sociedad sin clases del comunismo, la necesidad histórica de
la superación de ciertas formas de organización económico-social es el núcleo de lo que ha
sido común llamar “materialismo histórico”. Inmediatamente se percibe la influencia de las
ciencias naturales del siglo xix: así como el mundo físico-biológico está sujeto a leyes —que
además son susceptibles de ser conocidas por los humanos—, también el mundo social y la
economía son gobernadas por leyes. Conocerlas es predecir el futuro.

Lucha de clases como motor de la historia, Marx no es el descubridor de la misma, más
bien es quien percibe que la historia humana, desde sus orígenes, es el combate de clases
opresivas contra clases oprimidas. Maestros y esclavos, señores feudales y siervos, capita-
listas y proletarios, la dialéctica es la misma: clases dominantes contra clases dominadas.
Lucha de clases al rojo vivo es la que Marx y Engels observaron a mediados del siglo xix, en
el marco de las revoluciones de 1848. Pero la lucha de clases no es la autora material que
impulsa pacíficamente la historia y transforma las formaciones económico-sociales a niveles
superiores; son las revoluciones las encargadas de impulsar violentamente la historia en
nombre de aquella, las que derrocan una clase y le abren las puertas a otra. La Revolución
francesa fue el modelo por antonomasia de Marx, modelo en el que parecían corroborarse
las líneas generales de la concepción histórica de la sociedad: ascenso al poder de una clase
revolucionaria —la burguesía—, transformación de relaciones de producción, expansión del
capitalismo, nuevas concepciones en la superestructura de la sociedad...

Si la lucha de clases es el motor de la historia, su esencia es la economía, el modo
de producción de bienes para satisfacer las necesidades humanas, desde la época de las
pirámides de Egipto hasta la época de Marx, aquella del telégrafo y la máquina de vapor, del
acero y el carbón, de la industria pesada. Como lo ha expresado con una elocuencia notable
Golo Mann, glosando el pensamiento de Marx:

El centro de la Historia del hombre es lo económico, la satisfacción de las nece-
sidades de la vida. Del modo en que se produce y se distribuye lo producido se
determinan las formas de dominación, del Estado y del derecho, asimismo las
formas del pensamiento, la filosofía, la moral, la religión. Desde que hay pro-
piedad, desde la disolución de la comunidad primitiva de estamentos hay clases
sociales, una, que dominaba y sacaba ganancia económica de su dominación,
otras, que eran dominadas pero tarde o temprano se rebelan contra las con-
diciones de vida que les eran impuestas. La historia es, pues, una historia de

21



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

lucha de clases.26

Esencia económica de la historia, pues, el pensamiento de Marx es asimismo un reflejo del
materialismo del siglo xix, pero también una crítica del idealismo, de la propensión a concebir
la historia como una obra llevada a cabo por las ideas de los hombres, por su pensamiento.
“Es el ser social el que determina la conciencia social del hombre, y no la conciencia la que
determina el ser social”, dijo alguna vez el célebre filósofo de Tréveris. Dicho de otro modo,
es la posición en la sociedad, la clase a la que pertenece un individuo, la que determina su
concepción del mundo, su ideología. Al idealismo burgués y a su alianza con la religión se
opone el materialismo del proletariado, la voluntad de ver y explicar el mundo a través de
la ciencia, de la materia. Si el factor determinante de la historia humana es el modo de
producción (económico, y por ende material), entonces únicamente la explicación económica,
material, será la concepción científica, concepción que está del lado de las clases oprimidas,
revolucionarias.

Para Marx, en el capitalismo, el trabajador no posee medios de producción, pero es dueño
de una mercancía que puede vender libremente al capitalista: su fuerza de trabajo, y recibir
como pago un salario. Pero al vender su fuerza de trabajo —el trabajo, pues— el trabajador
recibe una cantidad menor de la cantidad total a la que se vende la mercancía. Esa dife-
rencia entre el precio al que se vende una mercancía y lo que el trabajador recibe es una
suerte de excedente, de plusvalía (Mehrwert en alemán). Así, el trabajador es explotado al
ver una parte de su trabajo en las manos del capitalista —que no crea valor, a los ojos de
Marx—. Pero esta apropiación de la plusvalía producida por el trabajador no es constante,
no es uniforme. Cada vez el capitalista se apropia de más plusvalía, cada vez el capital se
concentra en menos manos; los capitalistas que no pueden caen al proletariado, y los que
sobreviven se vuelven más ricos. Esta concentración de capital no puede durar para siempre.
Eventualmente llega a una cúspide. La producción social de la riqueza entra en una contra-
dicción flagrante con la apropiación privada de la misma, o, lo que es equivalente, las fuerzas
productivas entran en contradicción con las relaciones de producción —fenómeno propio de to-
das las formaciones económico-sociales previas al comunismo, pero que aparece con más
nitidez en el capitalismo—. Las campanas han sonado; los capitalistas serán expropiados.
Es la hora de la revolución social. Las concepciones de Marx sobre el desarrollo económico
de la sociedad que hemos expuesto arriba podrían parecer en extremo pesimistas, pero en
realidad Marx es todo lo contrario. Si para el filósofo alemán el capitalismo termina por
ser abolido, no es para regresar a un estado previo de la sociedad, de menor dinamismo y
mayor lentitud, sino porque el sistema capitalista termina por convertirse en un obstáculo
al desarrollo de la sociedad, de sus fuerzas productivas. A la apropiación y concentración

26Golo Mann, Deutsche Geschichte..., p. 183.

22



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

privadas de la riqueza se oponen la producción y la necesidad sociales de esta. Sólo abo-
liendo la propiedad privada y dando paso a la propiedad socialista puede la sociedad en el
momento de máxima concentración de capital avanzar hacia un estado superior. Aquí Marx
es nuevamente hijo de su tiempo. Progreso incesante de la técnica, aumento de la producti-
vidad del trabajo, Marx bebe del optimismo histórico progresista del siglo xix, lejos todavía
de la época postprogresista de la segunda mitad del xx.

Es oportuno adjuntar algunas observaciones sobre la concepción política de Marx. Si
en el marxismo la primacía la tiene lo económico, la forma de producción, lo político es en
cierto modo dependiente de lo económico. Teoría constitucional, derecho, Estado, legislación,
todo refleja los intereses de la clase dominante y en cierta forma son instrumentos de
la misma para lograr el dominio, la opresión de las clases dominadas. Así, el Estado bajo
el capitalismo es un Estado burgués —todo Estado es un Estado de clase—, los partidos
son burgueses, la ley legitima y protege la propiedad privada... Ironía de la historia, que la
política, considerada como secundaria para Marx, devino en los Estados socialistas del siglo
xx uno de los elementos centrales —si no es que el elemento central— de la vida en la
sociedad.

Observaciones finales

Si los regímenes totalitarios del siglo xx hicieron su aparición histórica en los años veinte y
treinta, con las experiencias de la Primera Guerra Mundial y la Revolución rusa como telón
de fondo, sus raíces ideológico-políticas se fueron incubando a lo largo del siglo anterior.
Nacionalismo agresivo derivado de las dificultades de Alemania para formar un Estado
nacional, radicalizado por la experiencia traumatizante de la derrota en la Primera Guerra
Mundial, aunado a un antisemitismo social, político y económico sirviendo como válvula
de escape par a las dificultades más variadas en los años veinte, el nacionalsocialismo en
Alemana encuentra en ambas tradiciones dos de sus motivos centrales, en cierta forma su
raison d’être, junto al racismo biológico, la superioridad racial del pueblo alemán, la búsqueda
de un mayor Lebensraum, la defensa del país germano frente a la amenaza bolchevique del
Este...

El otro gran actor totalitario en la escena histórica también es resultado de un proceso
intelectual que se extiende a lo largo del siglo xix: punto de ruptura radical en la histo-
ria europea y universal, la Revolución francesa inauguró la época del mesianismo político,
cristalizando a lo largo del siglo xix en la tradición comunista. Mesianismo político tanto
más revolucionario cuanto que postula una nueva filosofía de la historia, la posibilidad de
conocer el pasado y predecir el futuro, en el que el pueblo es depositario de la soberanía.
Mesianismo, en fino, porque concibe un desarrollo indefinido del progreso, fiel a la tradición

23



Ideas Alternativas 2 Ene-Mar 2026 Dossier: los totalitarismos de ayer

cientista de la época.
En cuanto a la tradición marxista decimonónica, esta bebe de las corrientes intelectuales

de la época, y al mismo tiempo posibilita teóricamente los regímenes comunistas del siglo
siguiente. Lucha de clases como motor de la historia, historicismo, primacía de lo económico
sobre todo lo demás, materialismo, creencia en el progreso, ateísmo, crítica de la religión, el
marxismo se nutre de todo ello y profetiza la venidera revolución comunista para terminar
con la historia de la explotación humana. Así, después de las experiencias de la Gran Guerra
y el desarrollo de las tradiciones intelectuales que hemos expuesto en el presente artículo,
el camino se encontró despejado para los totalitarismos del siglo xx. j

24


	Punto de partida
	Die Uhr
	El carácter de la revolución mexicana
	``Kirche''

	Dossier
	Elementos para una cartografía de la lógica totalitaria. Las raíces ideológicas


